
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26. С. 
Visnyk of the Lviv University. Series Psychological sciences. Issue 26. Р. 

118

© Олександр Крупнік, Наталія Гребінь, 2025

118–129
118–129

УДК 159.923.2.01:17.021.2.0]:82(100+477)
DOI https://doi.org/10.30970/PS.2025.26.14

ТЕОРЕТИЧНІ АСПЕКТИ ДОСЛІДЖЕННЯ МОРАЛЬНОЇ 
САМОСВІДОМОСТІ ТА СУМІЖНИХ ПОНЯТЬ У ЗАРУБІЖНІЙ 

ТА ВІТЧИЗНЯНІЙ ЛІТЕРАТУРІ

Олександр Крупнік 
Львівський національний університет імені Івана Франка,

вул. Університетська, 1, м. Львів, Україна, 79000
e-mail: oleksandr.krupnik@lnu.edu.ua

Наталія Гребінь
Львівський національний університет імені Івана Франка,

вул. Університетська, 1, м. Львів, Україна, 79000
e-mail: nataliya.hrebin@lnu.edu.ua

У статті представлено огляд зарубіжних і вітчизняних підходів до вивчення моральної са-
мосвідомості та пов’язаних із нею феноменів. Розглянуто ключові концепції морального розвитку, 
представлені в працях Л. Кольберга, Ж. Піаже, М. Хоффмана, К. Гілліґан, Д. Нарваез, Е. Бронфен-
бреннера, Е. Туріеля, які висвітлюють когнітивні, мотиваційні, соціальні та емоційні аспекти ста-
новлення моральності. Окремо проаналізовано теорії моральної ідентичності, що описують інтегра-
цію моральних цінностей у структуру самосприйняття особистості. Диспозиційні моделі (Т. Коен, 
Л. Морс, Р. Ферр, С. Сюй та ін.) підкреслюють значення стійких внутрішніх рис; мотиваційні (Р. 
Емде, А. Колбі, У. Деймон, Г. Кочанська, Дж. Фріммер, Л. Уокер та ін.) - роль внутрішніх мотивів і 
механізмів саморегуляції; соціокогнітивні (А. Бандура, К. Акіно, А. Рід, Д. Лепслей, Д. Нарваез, М. 
Лі, Ф. Малле та ін.) - взаємодію людини з соціальним контекстом і когнітивні механізми морального 
вибору. Інтегративний підхід (П. Дженнінгс та ін.) об’єднує різні погляди на структурну організа-
цію цього явища. Показано внесок вітчизняних дослідників (Р. Павелків, Л. Сокол, Ю. Алексєєва, 
О. Квашук, І. Цілинко, М. Заміщак, А. Зимянський, О. Головіна, Т. Некіз, М. Козігора та ін.) у до-
слідження моральної свідомості та моральної самосвідомості в контексті вікових особливостей, 
педагогічного впливу, соціалізації та розвитку ціннісно-мотиваційних і емоційних компонентів. 
Порівняльний аналіз зарубіжних і вітчизняних традицій дав змогу виокремити спільні принципи: 
інтеграцію моральних цінностей у самосприйняття, значущість внутрішньої саморегуляції та про-
відну роль соціального середовища. Водночас установлено відмінності, зокрема різні акценти на 
когнітивних, емоційно-мотиваційних або автоматизованих механізмах моральності, а також на ві-
кових особливостях формування моральної самосвідомості. Висновки огляду можуть допомогти у 
формуванні подальших наукових пошуків у сфері морального розвитку та виховання.

Ключові слова: моральна самосвідомість, моральна свідомість, моральний розвиток, мораль-
на ідентичність, моральна самооцінка, моральні емоції, моральні цінності, моральне відсторонення.

Постановка проблеми. Вивчення моральної самосвідомості є особливо актуаль-
ним у сучасних соціальних і політичних умовах, оскільки цей феномен визначає пове-
дінкові вибори людини у складних ситуаціях і може мати суттєві наслідки не лише для 
окремої особистості, але й для суспільства в цілому. Порівняння зарубіжних і вітчизняних 
підходів дозволяє виявити змістові та методологічні розбіжності, уточнення яких є необ-
хідним для глибшого розуміння цього явища.



119
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26
ТЕОРЕТИЧНІ АСПЕКТИ ДОСЛІДЖЕННЯ МОРАЛЬНОЇ САМОСВІДОМОСТІ...

Виклад основного матеріалу дослідження. Дослідження морального розвитку 
виникли в межах когнітивного підходу, який розглядає цей процес як поступове формування 
моральних суджень. Л. Кольберг виокремив три рівні морального розвитку: доконвенцій-
ний (приблизно до 9 років, коли поведінка визначається страхом покарання та особистою 
вигодою), конвенційний (орієнтовно 8-16 років, що характеризується прагненням до соці-
ального схвалення та дотриманням усталених норм) та постконвенційний (орієнтований на 
універсальні моральні принципи та ідею суспільного договору). Кольберг підкреслював, що 
повної моральної зрілості людина здатна досягти лише в дорослому віці [23]. Ж. Піаже, 
у свою чергу, виокремив дві стадії морального розвитку: гетерономну, що ґрунтується на 
авторитеті дорослого, та автономну, пов’язану з формуванням внутрішньої відповідальності 
й саморегуляції. Він також описав вертикальні та горизонтальні зрушення, які відобража-
ють поступовий перехід дитини до моральної автономії приблизно до 12 років [28].

Альтернативні підходи підкреслюють емоційний вимір моральності. У. Деймон роз-
глядав емпатію як природну здатність відчувати емоційні стани інших, що формується через 
соціальну взаємодію: немовлята реагують на плач і позитивні емоції оточення [17]. М. Хофф-
ман визначав емпатію як емоційну реакцію на переживання іншої людини та виокремив п’ять 
рівнів розвитку - від автоматичних реакцій до когнітивно опосередкованих, що забезпечують 
співчуття й просоціальну поведінку [22]. К. Гілліґан наголошувала на моральності, заснованій 
на турботі та відповідальності, і критично оцінювала модель Кольберга за орієнтацію на «чоло-
вічі» принципи справедливості; вона виділяла три етапи розвитку жінок: орієнтацію на власні 
потреби, самопожертву та баланс між власними і чужими потребами [24]. Сучасні підходи 
розглядають моральний розвиток як результат взаємодії когнітивних, емоційних і соціальних 
процесів. Тріетична концепція Д. Нарваез підкреслює роль емоційних зв’язків і підтримки 
в ранньому дитинстві для становлення співчуття та саморегуляції [27]. Екологічна модель 
У. Бронфенбреннера пояснює розвиток моральності впливом багаторівневого середовища - 
від сім’ї до культурних систем; разом із Дж. Гарбаріно він описав перехід від егоцентричних 
мотивів до універсальних моральних принципів [21]. Теорія соціального домену Е. Туріеля 
трактує мораль як гнучку систему, що формується у соціальному досвіді та включає здатність 
критично оцінювати несправедливість і відстоювати власні переконання [29].

Згодом стало очевидним, що знання моральних норм саме по собі не гарантує 
моральної поведінки. Починаючи з робіт А. Блазі, моральний розвиток стали пов’язувати 
з формуванням особистісної ідентичності. За його концепцією, узгодженість поведінки 
з моральними судженнями можлива лише тоді, коли моральні цінності інтегровані в струк-
туру особистості, визначають самоставлення та регулюють міжособистісні взаємини, забез-
печуючи внутрішню послідовність переконань і вчинків [14]. Теоретичний аналіз літератури 
дозволив виокремити чотири основні підходи до вивчення моральності: диспозиційний, 
мотиваційний, соціокогнітивний і інтегративний (див. таблиця 1).

Моральність часто розглядають як сукупність внутрішніх диспозицій, що спрямову-
ють людину на етичні або неетичні дії залежно від ситуацій. Т. Коен і Л. Морс визначають 
моральний характер як готовність мислити, відчувати та діяти етично, виділяючи мотива-
ційний, здібнісний та ідентифікаційний компоненти. Автори підкреслюють взаємозв’язок 
особистісних рис і ситуаційних чинників: несприятливе середовище може стимулювати 
неетичну поведінку, як і особи з низьким моральним характером [15]. Р. Ферр та колеги 
запропонували два підходи до вимірювання морального характеру: агрегований (на основі 
рис, таких як чесність, співчуття, справедливість) та ідіографічний (самостійна інтерпре-
тація змісту моральності респондентом), охоплюючи когнітивний, мотиваційний, поведін-
ковий та ідентифікаційний компоненти [20]. Близька концепція «високоморальної особи» 
визначає моральність через риси сумлінності, альтруїзму, дружелюбності та великодушно-
сті, що відображають етичні переконання, соціальну спрямованість і готовність до взаємо-
дії, зокрема в китайському культурному контексті [30].



120
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26

Олександр Крупнік, Наталія Гребінь

Таблиця 1
Моральні конструкти особистості у працях зарубіжних науковців

Критерій Представ-
ники

Концептуальне  
визначення поняття

Елементи структурної  
організації

Диспозицій-
ний підхід

Мораль-
ність як 
сукупність 
сталих рис 
особисто-
сті

Т. Коен & Л. 
Морс (2014)

Моральний характер 
(moral character) - 
“внутрішня готовність 
мислити, відчувати і діяти 
або етично, або неетично, 
а також сукупність рис, 
що формують моральний 
профіль” [c. 8].

Мотиваційний компонент 
(стосується схильності врахову-
вати потреби й інтереси інших 
людей та усвідомлювати наслідки 
власних дій для оточення),
Здібнісний компонент (здат-
ність ефективно контролювати 
поведінку), 
Ідентичнісний компонент 
(полягає у прагненні бачити себе 
як моральну людину та цінувати 
моральність як важливу частину 
власного «Я»).

Р. Ферр та ін. 
(2022)

Моральний характер 
(global moral character) 
- “загальна схильність 
людини вірити в важли-
вість моральності, бути 
вмотивованою діяти відпо-
відно до моралі, поводи-
тися морально та загалом 
сприймати себе як моральну 
особистість” [c. 1].

Глобальний моральний характер 
(«Я - людина з сильним моральним 
характером»), 
Доменно-специфічні риси (чесно-
сті, справедливості, співчуття, 
лояльності, поваги й чистоти).

С. Сюй та ін. 
(2022)

Моральна особистість 
(good personality) - 
“конструкт, що тісно 
пов’язаний з традиційним 
розумінням морального 
характеру в контексті ки-
таїської культури” [c. 3]. 

Базується на комплексній диспо-
зиції, що містить чотири риси: 
сумлінність, альтруїзм, дружелюб-
ність, великодушність.

Мотивацій-
ний підхід

Роль 
внутрішніх 
мотивів і 
механізмів 
саморегу-
ляції

Р. Емде (1999) Моральне Я (moral self) - 
“явище, що формується 
за сприятливих умов під 
впливом базових мотивів у 
контексті взаємодії з осо-
бою, яка здійснює догляд” 
[c. 38]. 

У теорії виділено п’ять базових 
мотивів немовлят: активність 
(прагнення досліджувати і вчи-
тися), саморегуляція (здатність 
контролювати поведінку і стан), 
соціальна пристосованість (готов-
ність до взаємодії з іншими), афек-
тивний моніторинг (оцінка досвіду 
як приємного чи ні), когнітивна 
асиміляція (прагнення зрозуміти й 
адаптуватися до світу).

А. Колбі & У. 
Деймон (1999)

Моральне зобов’язання 
(moral commitment) - “про-
цес трансформації осо-
бистих цілей під впливом 
соціального середовища” 
[c. 343].

Виняткова ясність у розумінні 
моралі, глибоке усвідомлення 
особистої відповідальності за свої 
вчинки, позитивна життєва пози-
ція: оптимізм і любов до життя, 
єдність між самосприйняттям 
і моральними прагненнями, що є 
центральними в ідентичності.

Г. Кочанська 
(2002)

Моральне Я (moral self) 
- “посередник у взаємо-
зв’язку між усвідомленим 
підпорядкуванням і інте-
ріоризованою поведінкою” 
[c. 340].

У соціалізації важливим є перехід 
від зовнішнього підпорядкування до 
внутрішньої мотивації (інтеріори-
зації). Усвідомлене підпорядкуван-
ня ґрунтується на добровільному 
прийнятті правил, тоді як ситу-
аційне - на тиску й без глибокого 
внутрішнього прийняття.

Дж. Фріммер 
& Л. Уокер 
(2009)

Моральна централь-
ність (moral centrali-
ty) - “cтупінь, до якого 
моральність є централь-
ною для ідентичності 
особистості” [c. 1].

Модель описує гармонійну іден-
тичність як результат інтеграції 
особистих мотивів і моральних 
цінностей, що дозволяє зберігати 
баланс між власними інтересами 
та етичними нормами.



121
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26
ТЕОРЕТИЧНІ АСПЕКТИ ДОСЛІДЖЕННЯ МОРАЛЬНОЇ САМОСВІДОМОСТІ...

Критерій Представ-
ники

Концептуальне  
визначення поняття

Елементи структурної  
організації

Соціоког-
нітивний 
підхід

Взаємодія з 
соціальним 
контек-
стом і 
когнітивні 
механізми 
морального 
вибору

А. Бандура 
(1999)

Моральне відсторонення 
(moral disengagement) - 
“раціоналізація неетичної 
поведінки, щоб виправдати 
її або подати як морально 
прийнятну” [c. 1].

Дослідник визначає вісім когнітив-
них механізмів, які поділяються на 
чотири групи (локуси): поведін-
кову (виправдання дії через її 
"користь", м'якші формулювання, 
порівняння з гіршими вчинками), 
агентну (перекладання або розпо-
діл відповідальності), результатів 
(заперечення або применшення 
шкоди), жертви (знеособлення або 
звинувачення постраждалого).

К. Акіно & А. 
Рід (2002)

Моральна ідентичність 
(moral identity) - “само-
сприйняття, організоване 
навколо набору моральних 
рис” [c. 1424].

Внутрішня складова 
(internalization) - когнітивне 
усвідомлення і глибока інтеграція 
моральних цінностей у власну 
Я-концепцію (прийняття мораль-
них переконань як частини себе).
Публічна складова (symbolization) 
- прояв моральної ідентичності 
через видиму поведінку у соціумі 
(активне демонстрування мораль-
них рис).

Д. Лепслей 
& Д. Нарваез 
(2004)

Моральна особистість 
(moral personality) -“ін-
дивід, для якого моральні 
конструкції є доступними 
і легко активуються під 
час обробки соціальної 
інформації” [c. 200].

Динамічна система когнітив-
них схем, які постійно готові 
ефективно обробляти соціальну 
інформацію, а не статичний набір 
рис.

М. Лі та ін. 
(2007)

Моральні установки 
спортсменів (moral 
decision-making attitudes) 
- сприйняття морального 
вибору в спорті, особли-
во щодо дій, які можна 
вважати шахрайством 
[c. 373].

Прийняття шахрайства 
(готовність виправдовувати або 
використовувати нечесні методи 
для виграшу),
Орієнтація на перемогу (став-
лення, що ставить виграш вище 
за етичні норми),
Захист чесної перемоги (праг-
нення досягти результату через 
дотримання правил і чесну гру).

Ф. Малле 
(2020)

Моральні судження 
(moral judgments) - “оці-
нювальні судження, які 
індивід формує у відповідь 
на порушення моральних 
норм” [c. 1].

Оцінки (швидка інтуїтивна реак-
ція «добре-погано»), 
Судження щодо норм (усвідомле-
на оцінка дозволеності дії), 
Судження про неправильність 
(оцінка умисного порушення мо-
ральних норм),
Cудження про провину (всебічний 
моральний аналіз з урахуванням 
намірів, мотивів і виправдань).

Інтегратив-
ний підхід

Об’єд-
нує різні 
погляди на 
структурну 
організацію 
феномену

П. Дженнінгс 
та ін. (2014)

Моральне Я (moral self) 
- “складне поєднання 
моральних конструктів і 
процесів, що, залучають 
когнітивні та емоційні са-
морегуляторні здатності, 
необхідні для моральної 
поведінки” [c. 2].

Інтерналізація включає мо-
ральні судження (moral judgment 
disposition) та самоусвідомлену 
моральну орієнтацію (self-
conscious moral orientation), 
Символізація - моральні емоції 
(self-conscious moral emotions), 
моральну силу у вчинках (moral 
strength) і моральну централь-
ність (moral centrality).

Р. Емде наголошує, що моральність базується на афективних сигналах і проце-
дурному знанні - внутрішньо засвоєних правилах, що діють навіть на несвідомому рівні, 
та виділяє базові мотиви немовлят, які формують емоційну основу морального «Я» у вза-
ємодії з батьками [18]. Подібно А. Колбі та У. Деймон підкреслюють поступову трансфор-
мацію переконань і поведінки під впливом соціального середовища: узгодженість зовніш-
ніх вимог і особистих прагнень забезпечує ясність розуміння правильного, усвідомлення 

Продовження таблиці 1



122
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26

відповідальності, оптимізм і єдність між образом «Я» та моральними стремліннями [16]. 
Г. Кочанська зазначає, що моральні цінності формують самосприйняття дитини через 
батьківську взаємодію, а моральне «Я» виступає внутрішнім регулятором поведінки, де 
співвідношення зовнішнього підпорядкування правилам і внутрішньої мотивації визначає 
стійкість моральних дій [32]. Дж. Фріммер і Л. Уокер пропонують модель узгодження 
моральної ідентичності, у якій особисті мотиви інтегруються з моральними цінностями, 
забезпечуючи цілісність «Я» та можливість конструктивного вирішення конфліктів між 
індивідуальними й колективними прагненнями [19].

К. Акіно та А. Рід розглядають моральну ідентичність як комплекс моральних 
якостей, цілей і моделей поведінки, що включає внутрішню та публічну складові, які не 
завжди збігаються [12]. Згідно з поглядами Д. Лепслей та Д. Нарваез, когнітивні схеми 
інтегрують самоусвідомлення, значущі цілі та емоції, формуючи динамічну когнітивно-а-
фективну систему, здатну адаптуватися до соціального контексту [25]. У разі розбіжно-
сті між поведінкою та внутрішніми моральними нормами люди можуть застосовувати 
стратегії саморегуляції, що відображає модель морального відсторонення А. Бандури; 
його вісім механізмів, згрупованих у чотири локуси - поведінковий, агентний, результа-
тивний і локус жертви, - дозволяють раціоналізувати або виправдовувати неетичні дії, 
перекладати відповідальність, ігнорувати наслідки чи дегуманізувати постраждалих [13]. 
Ф. Малле визначає моральні судження як оцінні рішення у відповідь на порушення норм, 
виокремлюючи чотири типи: швидкі первинні реакції, судження щодо норм, судження про 
неправильність та судження про провину [26]. Разом ці концепції показують, що моральна 
ідентичність і поведінка формується через взаємодію внутрішніх рис, когнітивних проце-
сів та соціально-культурного контексту.

Результатом узагальнення теоретичних досліджень стала модель емерджентного 
морального «Я», запропонована П. Дженнінгсом та колегами, яка описує взаємодію ког-
нітивних, афективних і саморефлексивних компонентів через внутрішні (схильність до 
моральних суджень і моральна орієнтація) та публічні (моральні емоції і моральна сила) 
складові. Поняття «моральної центральності» визначає ступінь інтеграції цінностей 
у Я-концепцію. Чим більше моральні цінності є невід’ємною частиною самосприйняття, 
тим послідовніше людина приймає рішення, координує свою поведінку та взаємодіє 
з іншими. Це формує стійку моральну поведінку у різних життєвих контекстах і забезпе-
чує цілісність морального «Я» [31].

В Україні зростання наукового інтересу до морального розвитку особистості пов’я-
зане з розвитком вікової та педагогічної психології. Значний внесок у формування концеп-
цій морального та духовного розвитку зробили такі вчені, як Г. Костюк, С. Максименко, 
З. Карпенко, О. Кульчицька, О. Кононко та інші. Вони відзначали важливість моральних 
цінностей, розвитку міжособистісних стосунків і духовності. Останні два десятиліття 
тематика морального розвитку активно розширюється, що відображено у дослідженнях 
Р. Павелківа, Л. Сокол, Ю. Алєксєєвої, О. Квашук, І. Цілинко, А. Заміщак, А. Зимян-
ського, О. Головіної, Ю. Тимош, Т. Некіз, М. Козігорої та інших, які поглибили теоретичні 
й практичні аспекти цієї проблеми. У вітчизняних дослідженнях ключову роль відіграють 
поняття моральної свідомості та моральної самосвідомості. Якщо моральна свідомість 
охоплює засвоєння етичних норм, цінностей і соціальних очікувань, що регулюють міжо-
собистісні взаємини, то моральна самосвідомість передбачає їхню інтеріоризацію та усві-
домлене включення у внутрішній світ особистості. Вона проявляється у здатності осмис-
лювати власну моральну позицію, приймати відповідальні етичні рішення та оцінювати 
вчинки й наміри - як свої, так і інших - з позицій внутрішніх переконань і моральних 
почуттів (див. таблиця 2).

Олександр Крупнік, Наталія Гребінь



123
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26

Таблиця 2
Зміст та структура моральної самосвідомості та суміжних понять  

у працях українських науковців 
Концептуальне визначення поняття Елементи структурної організації

Р. Павелків 
(2005)

Моральна самосвідомість - “утво-
рення індивідуальної психіки, що 
є відносно самостійною сферою 
моральної свідомості, в якій зафік-
совані уявлення про себе як суб’єкта 
моральності” [с. 87].

Когнітивний (знання моральних норм, 
позитивне ставлення до них, уміння 
здійснювати моральне оцінювання, 
виокремлювати підстави власних вчин-
ків, здійснювати моральне самооціню-
вання, а також шукати альтернативні 
шляхи вирішення проблем),
Емоційний (передбачає здатність 
відчувати емоційні стани інших учас-
ників конфліктно-проблемної взаємодії, 
емоційно відгукуватися на події, позна-
чати та контролювати власні емоційні 
стани),
Поведінковий (виявляється у вчинках, 
продиктованих моральними мотивами).

Л. Сокол 
(2006)

Готовність до морального вибору - 
“певний рівень розвитку моральної са-
мосвідомості підлітка, що досягаєть-
ся на засадах набуття ним складного 
комплексу морально-етичних якостей, 
які дають можливість самостійно, 
відповідально та ініціативно само-
визначитися в ситуації наявності 
декількох моральних альтернатив” 
[с. 57].

Когнітивний (розуміння моральних по-
нять, здатність до моральної рефлексії 
та саморефлексії),
Емоційно-ціннісний (узгодженість 
між цінностями-цілями та цінностя-
ми-засобами, усвідомлення власних цін-
нісних пріоритетів, емпатію, відпові-
дальність, автономність від соціальних 
очікувань, а також емоційно-ціннісне 
ставлення до інших),
Саморегуляційний (виявляється у здат-
ності прогнозувати власні дії та пове-
дінку в ситуаціях морального вибору і 
дотримуватися сформованих принципів 
моральної поведінки).

Ю. Алексєєва 
(2006)

Моральна самосвідомість - “склад-
ноорганізована психологічна система, 
що включає інтеріоризовані в процесі 
соціалізації моральні цінності у формі 
переконань, нормативних і еталон-
них установок; регулюючі механізми, 
що дозволяють співвідносити власні 
вчинки і спонукання із засвоєними 
особистістю моральними імперати-
вами; ціннісне ставлення індивіда до 
себе та до оточення, що формується 
в процесі взаємодій” [с. 43].

Когнітивний (розуміння моральних 
понять, моральна рефлексія та інтро-
спекція), 
Емоційно-ціннісний (пов'язаний з роз-
витком домінуючих цінностей: почуття 
відповідальності, емпатії, що вплива-
ють на їх моральні позиції, вибір цілей, 
інтересів, мотивацію поведінки),
Поведінковий (самоконтроль, мораль-
ний вибір і вчинки).

О. Квашук 
(2008)

Моральна свідомість - “один з компо-
нентів свідомості людини як цілісної 
структури, що відображає сутність 
асиміляції особистісно-суспільної 
моралі, що характеризується глибо-
ким особистісним змістом. Розвиток 
моральної свідомості особистості 
розглядається в процес усвідомлен-
ня, засвоєння, прийняття людиною 
моральних норм та правил, з метою 
подальшого перетворення їх у дієвий 
регулятор поведінки” [с. 15].

Когнітивна складова (усвідомлення 
людиною моральних імперативів у 
співвідношені з конкретним іншим та 
власним Я, усвідомлення іншого та 
себе як суб’єкта моральної поведінки, 
морально-ціннісні орієнтації),
Емоційно-оцінна складова (моральні 
переживання та почуття, моральні цін-
ності та ідеали, моральна самооцінка, 
мотиви моральної поведінки, потреба в 
моральній самореалізації тощо),
Конативна складова (реалізація осо-
бистістю моральних норм, моральний 
самоконтроль, особистісне реагування 
на моральні аспекти поведінки іншого). 

ТЕОРЕТИЧНІ АСПЕКТИ ДОСЛІДЖЕННЯ МОРАЛЬНОЇ САМОСВІДОМОСТІ...



124
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26

Концептуальне визначення поняття Елементи структурної організації
І. Цілинко 
(2013)

Моральні почуття - “форма відобра-
ження дійсності, у якій виявляється 
суб’єктивне відношення людини 
до світу, здійснюють оцінювання 
середовища за критеріями добра зла, 
моральності - аморальності, спри-
яння життю або загрози життю” 
[c. 17]. У структурі моральної сфери 
особистості виступають емоційним 
компонентом моральної свідомості.

Моральні якості (колективізм, солідар-
ність, альтруїзм, обов’язок, відповідаль-
ність тощо),
Моральні почуття (можуть пережи-
ватись у вигляді почуття симпатії і 
антипатії, уподобання і відчуженості, 
поваги і презирства, вдячності і не-
вдячності, любові і ненависті, почуття 
товариства і дружби, патріотизму, 
почуття обов’язку і совісті),
Моральні цінності та орієнтації 
(виступають інтегральним утворен-
ням моральної свідомості, яке включає 
моральні норми, оцінки, уявлення, по-
няття, принципи, ідеали, що забезпечує 
спрямованість свідомості),
Моральні стосунки (відображають 
ставлення в результаті взаємин з 
оточуючими на основі додержання норм 
моралі).

М. Заміщак 
(2014)

Моральна самооцінка - “процес і ре-
зультат оцінювання моральної сфери 
своєї особистості, моральних аспектів 
власної поведінки, діяльності та спіл-
кування на основі засвоєних моральних 
норм, ідеалів та в результаті мораль-
ної ідентифікації і самоідентифікації 
з образом позитивних чи негативних 
морально-оцінних еталонів незалежно 
від різних умов, ситуацій” [с. 58].

Когнітивна складова (моральне са-
моусвідомлення, пізнання інших),
Емоційно-мотиваційна сфера (пов’я-
зана з афективно-потребовим виміром 
морального самооцінювання, із відпо-
відальністю за дотримання моральних 
норм та розвитком моральних почут-
тів),
Поведінково-вольова (вміння користу-
ватися еталонами, самооцінними діями 
морального самооцінювання, вільно 
робити моральний вибір), 
Морально духовна (вміння морально 
самооцінювати через призму мораль-
но-духовних цінностей).

А. Зимянський 
(2015),

Ю. Тимош 
(2018)

Моральна самосвідомість - “специ-
фічна форма моральної свідомості, 
предметом якої виступає вона сама, 
а також особистість як її носій. 
Моральні цінності, норми, ідеали, 
принципи постійно перевіряються 
і співставляються із власним Я, 
набувають особистісного сенсу, в 
результаті чого виникає Я-моральне” 
[с. 17].

Когнітивна складова (розуміння мо-
ральних понять, сформованість мораль-
них переконань, моральна рефлексія та 
інтроспекція),
Емоційно-ціннісна складова (стосу-
ється моральних почуттів та доміную-
чих моральних цінностей),
Поведінкова складова (включає мораль-
ну саморегуляцію, яка проявляється у 
моральному самоконтролі, моральному 
виборі та моральних вчинках).

О. Головіна 
(2016)

Моральна самосвідомість - “само-
свідомість, що приносить системне 
мислення і займає діалогічне відно-
шення до реальності з точки єдності 
розуму і серця, інтеграції високого 
рівня знань, любові і волі, забезпечує 
нормативну основу для переосмислен-
ня існуючого рівня освіти” [с. 29].

Моральний компонент у структурі 
духовного інтелекту виявляється через 
моральну спрямованість, систему цін-
ностей, рефлексію, інтуїцію, екзистен-
ційну відповідальність, прагнення до 
самоактуалізації (автономність, здат-
ність до контактів, аутосимпатію), 
а також через милосердя, свободу, 
релігійні орієнтири та зовнішні форми 
релігійності.

Продовження таблиці 2

Олександр Крупнік, Наталія Гребінь



125
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26

Концептуальне визначення поняття Елементи структурної організації
Т. Некіз (2023) Моральний вибір - “складний етич-

ний акт діяльності, спрямований на 
визначення одної з можливих альтер-
натив на засадах відповідальності 
та свободи. Це відбувається завдяки 
достатньому рівню розвитку мораль-
ної свідомості та системи моральних 
цінностей” [с. 92].

Вирізнено етапи морального вибору, на 
кожному з яких провідну роль відігра-
ють певні цінності: усвідомлення викли-
ку (гідність, совість), оцінка моральних 
якостей (емпатія, доброчесність), 
внутрішня боротьба мотивів (мораль-
на обов’язковість, вмотивованість), 
ухвалення рішення (відповідальність), 
здійснення вибору (свобода), остаточна 
моральна саморегуляція (справедли-
вість).

М. Козігора 
(2023)

Моральна травма - “емоційний дис-
трес, який виникає після певних дій чи 
бездіяльності у потенційно морально 
травматичних ситуаціях внаслідок 
порушення внутрішніх переконань та 
моральних цінностей особистості” 
[c. 78].

Моральне травмування знаходить своє 
відображення у системі норм і оцінок, 
що виявляються у роздумах, поведінці, 
емоційних станах та подальших наслід-
ках для особистості.

Моральна самосвідомість зазвичай включає три взаємопов’язані компоненти: ког-
нітивний (усвідомлення моральних норм і самооцінка), емоційно-ціннісний (моральні 
почуття та ціннісні орієнтації) і регулятивно-поведінковий (самоконтроль і втілення 
принципів у діях). Однак, акценти досліджень різняться залежно від теоретичної позиції 
автора. Зокрема, Р. Павелків підкреслює роль моральних почуттів - совісті, емпатії, про-
вини - як основи саморегуляції, виділяючи когнітивний компонент для розуміння норм 
і емоційний для розвитку усвідомлених моральних принципів; експериментальні дані 
свідчать про підвищення асертивності та зниження агресії у підлітків після корекційних 
програм [6]. І. Цілинко розглядає моральні почуття як внутрішній мотиватор поведінки, 
проявляючись у симпатії, повазі та відчутті обов’язку; драматичні ситуації та мистецтво 
можуть активізувати приховані почуття, формуючи цілісний образ «Я» та стимулюючи 
моральне зростання [9]. М. Заміщак робить акцент на розвитку внутрішньої самооцінки 
та образу «морального Я», що формується через оцінку різних аспектів «Я» та досвід 
взаємодії з іншими; молодший шкільний вік є сприятливим періодом для цього завдяки 
розвитку інтелекту, мотивації, емоцій, підтримці дорослих та рефлексії над власними 
вчинками [10]. О. Головіна пропонує розглядати моральну самосвідомість через духов-
ний інтелект, що поєднує когнітивний, афективний і конативний складники, формуючи 
багатовимірну структуру для розвитку самосвідомості та ефективного самоконтролю «Я» 
у складних моральних ситуаціях [2].

Окремі автори підкреслюють важливість вольових зусиль і відповідальності у склад-
них моральних дилемах. Л. Сокол розглядає моральний вибір як рушійну силу розвитку 
самосвідомості підлітків, що проходить три етапи: ситуативний (поведінка визначається 
зовнішніми обставинами та схваленням значущих осіб), суб’єктивний (підлітки обирають 
норми відповідно до уявлення про ідеальне «Я», активуючи децентрацію та оцінку влас-
них вчинків за моральними стандартами) та етап формування особистісного ставлення 
до норм (здатність до саморефлексії, усвідомлення цінностей, структурування життєвих 
ситуацій і прийняття обґрунтованих рішень у моральних дилемах) [7]. Т. Некіз виділяє 
етапи морального вибору як усвідомлення ситуації, аналіз цінностей, боротьбу моти-
вів, прийняття рішення, безпосередній вибір і моральну саморегуляцію, підкреслюючи 
ключову роль цінностей у керуванні рішеннями та поведінкою [5]. Важливим аспектом 
є трансформація особистісних цінностей і роль самоконтролю у стабілізації моральних 
орієнтацій. У моделі А. Зимянського моральна самосвідомість включає три інтегральні 

Закінчення  таблиці 2

ТЕОРЕТИЧНІ АСПЕКТИ ДОСЛІДЖЕННЯ МОРАЛЬНОЇ САМОСВІДОМОСТІ...



126
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26

компоненти: відношення «Я-Інший» (цінування інших та утвердження власного мораль-
ного «Я»), моральну совість (внутрішній компас, що проявляється у чесності, відповідаль-
ності, емпатії та переживанні провини, сорому чи гідності) та моральну позицію (стійка 
етична спрямованість через систему цінностей, переконань і норм) [11]. Ю. Алєксєєва під-
креслює, що ефективна саморегуляція формується через ціннісне ставлення до норм, нор-
мативне «Я» та мотиваційні утворення; її програма розвитку моральної самосвідомості 
включає когнітивний (7 занять), емоційно-ціннісний (5 занять) і поведінковий (4 заняття) 
блоки для розвитку моральної рефлексії, емпатії, відповідальності та саморегуляції. Екс-
периментальні дані показали підвищення засвоєння моральних понять і здатності до 
саморегуляції серед підлітків [1].

Моральна самосвідомість розвиває моральну свідомість, інтегруючи моральні 
норми у власне «Я» та формуючи здатність до рефлексії, самоконтролю й відповідального 
вибору. Ю. Тимош визначає її як процес рефлексивного осмислення моральних смислів 
і цінностей на двох рівнях: емоційно-почуттєвому (почуття та реакції на міжособистісні 
стосунки) і раціонально-теоретичному (знання про норми, принципи та ідеали); вона 
виокремлює три рівні моральної свідомості студентів - преконвенційний, конвенційний 
і постконвенційний, останній вирізняється високим альтруїзмом і моральною відпові-
дальністю [8]. О. Квашук акцентує соціальний аспект моральної свідомості, що форму-
ється у взаємодії з культурним середовищем; моральне виховання полягає у перетворенні 
зовнішніх вимог на внутрішні мотиви саморегуляції. Вона наголошує на критичній оцінці 
медіаконтенту, розвитку медіаграмотності та емоційної компетентності, що стимулює 
емпатію й усвідомлену моральну поведінку [3]. Поєднуючи ці підходи, моральна самосві-
домість формується на межі внутрішніх переживань і зовнішніх впливів: від особистісної 
рефлексії до соціально-культурної взаємодії, інтегруючи індивідуальні моральні переко-
нання з критичним осмисленням соціальних норм і медіа-впливів. 

Окремий інтерес становить дослідження М. Козігори, присвячене феномену 
моральної травми - емоційного дистресу, який виникає внаслідок порушення базових 
моральних переконань і супроводжується внутрішнім конфліктом та почуттям втрати 
моральної цілісності. Особливість роботи - фокус на дорослій аудиторії (~30 років), на 
відміну від попередніх досліджень, орієнтованих на молодших респондентів. Урахування 
моральних чинників є важливим для створення ефективних психологічних інтервенцій 
для військових і цивільних у кризових ситуаціях. Моральна травма пов’язана з трива-
лим стресом, бойовою травмою, ПТСР і проявляється через провину, сором, замкнутість, 
депресію, страх і психофізичне напруження. Дослідниця наголошує, що ключовим меха-
нізмом подолання етичних дилем і запобігання моральній травмі є моральна самосвідо-
мість - поєднання саморефлексії, самоставлення та саморегуляції [4].

Висновки. Попри термінологічні відмінності, зарубіжні й вітчизняні концепції 
спираються на спільні засади: засвоєння моральних норм та їхню ціннісну роль у форму-
ванні морального «Я». 

Моральна самосвідомість розглядається як поєднання стабільних рис і динаміч-
них процесів, що змінюються під впливом часу, контексту та соціального середовища. 
Зарубіжні дослідження акцентують взаємодію особистих цілей, переконань і соціальних 
очікувань, тоді як вітчизняні - вікову динаміку, особливо в молодому віці. 

Ключовим є процес інтеріоризації норм через взаємодію з дорослими, що сприяє 
розвитку внутрішньої саморегуляції. Обидва підходи підкреслюють значення внутріш-
нього осмислення як механізму формування моральної самосвідомості та ідентичності. 
У зарубіжних теоріях акцент робиться на моральному орієнтуванні та інтеграції ціннос-
тей у структуру «Я», у вітчизняних - на внутрішньому аналізі та моральній самооцінці. 

Олександр Крупнік, Наталія Гребінь



127
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26

Структурно підходи подібні: зарубіжні моделі виокремлюють внутрішній (інтер-
налізація) та зовнішній (символізація) компоненти, а вітчизняні - когнітивний, емоцій-
но-ціннісний і регулятивний рівні. 

Відмінності полягають у фокусі: зарубіжні роботи частіше аналізують автоматичні, 
несвідомі механізми моральної поведінки та баланс між внутрішніми переконаннями 
й їхнім зовнішнім проявом; вітчизняні - свідомі емоційно-мотиваційні процеси й вікові 
особливості формування моральності. Значний вплив має соціальне середовище - родина, 
освіта, культура та життєві етапи.

Список використаної літератури
1.	 Алєксєєва, Ю.А. (2006). Становлення моральної самосвідомості підлітків у процесі 

психологічного консультування: дис. на здобуття наук. ступеня к.п.н: спец. 19.00.07. 
Київ, 230 с.

2.	 Головіна, О.Ю. (2016). Особливості духовного інтелекту у процесі розвитку мораль-
ної самосвідомості у студентів: дис. на здобуття наук. ступеня к.п.н: спец. 19.00.07. 
Харків, 235 с.

3.	 Квашук, О.В. (2008). Психологічні чинники впливу телебачення на становлення 
моральної свідомості молодших школярів: дис. на здобуття наук. ступеня к.п.н: спец. 
19.00.07. Івано-Франківськ, 164 с.

4.	 Козігора, М.А. (2023). Психологічні особливості прояву моральної травми під час 
воєнного конфлікту: дис. на здобуття ступеня доктора філософії: спец. 19.00.01. Луцьк, 
163 с.

5.	 Некіз, Т.А. (2021). Моральний вибір особистості юнацького віку у філософському та 
психологічному контексті. Освіта і наука. Випуск 1. С. 1-2.

6.	 Павелків, Р.В. (2005). Розвиток моральної свідомості та самосвідомості в молодшому 
шкільному віці: дис. на здобуття наук. ступеня д-ра. психолог. наук: спец. 19.00.07. 
Рівне, 455 с.

7.	 Сокол, Л.М. (2006). Моральний вибір як умова становлення самосвідомості особисто-
сті підлітка: дис. на здобуття наук. ступеня к.п.н: спец. 19.00.07. Київ, 267 с.

8.	 Тимош, Ю.В. (2018). Психосемантика моральної свідомості особистості: дис. канд. 
психол. наук. спец 19.00.01. Луцьк, 257 с.

9.	 Цілинко, І.О. (2013). Особливості моральних почуттів особистості у драматичних 
ситуаціях: дис. на здобуття наук. ступеня к.п.н: спец. 19.00.01. Херсон, 177 с.

10.	 Заміщак, М.І. (2014). Психологічні умови становлення моральної самооцінки молод-
ших школярів: дис. на здобуття наук. ступеня к.п.н: спец. 19.00.07. Дрогобич, 268 с.

11.	 Зимянський, А.Р. (2015). Психологічні умови розвитку моральної самосвідомості під-
літків: дис. на здобуття наук. ступеня к.п.н: спец. 19.00.07. Дрогобич, 230 с.

12.	 Aquino, K., Reed, A. (2002). The Self-Importance of Moral Identity. Journal of Personality 
and Social Psychology. Vol. 83. P. 1423-1440.

13.	 Bandura, A. (1999). Moral disengagement in the perpetration of inhumanities. Personality 
and Social Psychology Review, 3. P. 193-209.

14.	 Blasi, A. (1983). Moral Cognition and Moral Action: A Theoretical Perspective. 
Developmental Review. Vol. 3. P. 178-210.

15.	 Cohen, T., Morse, L. (2014). Moral character: What it is and what it does. SSRN Electronic 
Journal. DOI:10.2139/ssrn.2443685.

16.	 Colby, A., Damon, W. (1999). The development of extraordinary moral commitment. In 
M. Killen & D. Hart (Eds.), Morality in everyday life: Developmental perspectives. P. 342-370.

17.	 Damon, W. (1999). The moral development of children. Scientific American. Vol. 281. P. 72–78.
18.	 Emde, R. (1992). Amae, intimacy, and the early moral self. Infant Mental Health 

Journal. Vol. 13 (1). P. 34-42.

ТЕОРЕТИЧНІ АСПЕКТИ ДОСЛІДЖЕННЯ МОРАЛЬНОЇ САМОСВІДОМОСТІ...



128
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26

19.	 Frimer, J., Walker, L. (2009). Reconciling the self and morality: An empirical model of 
moral centrality development. Developmental Psychology. Vol. 45(6). P. 1669-1681.

20.	 Furr, R., Prentice, M., Parham, A., & Jayawickreme, E. (2022). Development and validation 
of the moral character questionnaire. Journal of Research in Personality. Vol. 98. P. 1-12.

21.	 Garbarino, J., Bronfenbrenner, U. (1976). The socialization of moral judgment and 
behavior in cross-cultural perspective. In: T. Lickona (ed.), Morality: a handbook of moral 
development and behavior. New York: Holt, Rinehart, and Winston. pp. 70-83

22.	 Hoffman, M. (1996). Empathy and Moral Development. The Annual Report of Educational 
Psychology in Japan. Vol. 35. P. 157-162.

23.	 Kohlberg, L. (1984). The psychology of moral development: The nature and validity of 
moral stages. San Francisco, CA: Harper and Row, 729 p.

24.	 L, Li. (2024). Gilligan’s Theory of Moral Development. The ECPH Encyclopedia of 
Psychology. P. 577–578.

25.	 Lapsley, D., Narvaez, D. (2004). A social-cognitive approach to the moral personality. In 
D. K. Lapsley & D. Narvaez (Eds.), Moral development, self, and identity. P. 189-212.

26.	 Malle, B. (2022). Moral Judgments. Annual Review of Psychology. Vol. 72. P. 293-318.
27.	 Narvaez, D. (2009). Triune Ethics Theory and moral personality. Moral Personality, Identity 

and Character: An Interdisciplinary future. P. 136-158.
28.	 Piaget, J. (1965). The moral judgment of the child. New York: Free Press, 410 p.
29.	 Turiel, E. (2008). The Development of Morality. The Handbook of Life‐Span 

Development. P. 473-508.
30.	 X, Xu et al. (2022). Good Personality and Subjective Well-Being: Presence of Meaning 

in Life and Perceived Social Support as Mediators. Environ. Res. https://doi.org/10.3390/
ijerph192114028.

31.	 Jennings, P., Mitchell, M., Hannah, S. (2014). The moral self: A review and integration of 
the literature. Journal of Organizational Behavior. Vol. 36 (1). P. 104-168.

32.	 Kochanska, G. (2002). Committed Compliance, Moral Self, and Internalization: A 
Mediational Model. Developmental Psychology. Vol. 38 (3). P. 339-351.

THEORETICAL ASPECTS OF RESEARCH ON MORAL  
SELF-CONSCIOUSNESS AND RELATED CONCEPTS IN FOREIGN  

AND DOMESTIC LITERATURE

Oleksandr Krupnik
Ivan Franko National University of Lviv,

1, Universytetska St., Lviv, Ukraine, 79000
e-mail: oleksandr.krupnik@lnu.edu.ua

Nataliia Hrebin
Ivan Franko National University of Lviv,

1, Universytetska St., Lviv, Ukraine, 79000
e-mail: nataliya.hrebin@lnu.edu.ua

The article presents an overview of both international and domestic approaches to the study of 
moral self-consciousness and related phenomena. Key concepts of moral development, as discussed in the 
works of L. Kohlberg, J. Piaget, M. Hoffman, C. Gilligan, D. Narvaez, U. Bronfenbrenner, and E. Turiel, are 
examined, highlighting cognitive, motivational, social, and emotional aspects of moral formation. Theories 
of moral identity, which describe the integration of moral values into the structure of self-perception, 
are analyzed separately. Dispositional models (T. Cohen, L. Morse, R. Ferr, S. Xu, et al.) emphasize the 
importance of stable internal traits; motivational models (R. Emde, A. Colby, W. Damon, G. Kochanska, 

Олександр Крупнік, Наталія Гребінь



129
Вісник Львівського університету. Серія психологічні науки. 2025. Випуск 26

J. Frimer, L. Walker, et al.) highlight the role of internal motives and self-regulation mechanisms; social-
cognitive models (A. Bandura, K. Aquino, A. Reed, D. Lapsley, D. Narvaez, M. Lee, F. Malle, et al.) focus 
on the interaction between the individual and the social context, as well as the cognitive mechanisms of 
moral decision-making. Integrative approaches (P. Jennings et al.) combine multiple levels of analysis, 
ranging from individual-psychological to social perspectives. The contribution of domestic researchers (R. 
Pavelkiv, L. Sokol, Yu. Alekseeva, O. Kvashuk, I. Tsilinko, M. Zamishchak, A. Zymiansky, O. Holovina, T. 
Nekiz, M. Kozigora, et al.) to the study of moral consciousness and moral self-consciousness is highlighted, 
particularly in the context of age-related characteristics, pedagogical influence, socialization, and the 
development of value-motivational and emotional components. A comparative analysis of foreign and 
domestic traditions allowed for the identification of common principles: the integration of moral values into 
self-perception, the significance of internal self-regulation, and the leading role of the social environment. 
At the same time, differences were noted, particularly regarding emphasis on cognitive, emotional-
motivational, or automatic mechanisms of morality, as well as age-specific features in the formation of 
moral self-consciousness. 

Key words: moral self-consciousness, moral consciousness, moral development, moral identity, 
moral self-evaluation, moral emotions, moral values, moral disengagement.

Дата першого надходження рукопису до видання: 20.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 24.11.2025

Дата публікації: 26.12.2025

ТЕОРЕТИЧНІ АСПЕКТИ ДОСЛІДЖЕННЯ МОРАЛЬНОЇ САМОСВІДОМОСТІ...


